
1 
 

 

 

 

 

Estatutos de Los Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada 
 

INTRODUCCIÓN 

     Los Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada, somos una Asociación Pública de 
Fieles: laicos y presbíteros, bajo la aprobación de S.E.R. Monseñor Roberto Octavio 
González Nieves, OFM, arzobispo de la Arquidiócesis Metropolitana de San Juan 
de Puerto Rico. Somos hombres separados del mundo, que procuran 
vivir enteramente para Dios, a través de la Inmaculada (cf. Regla-TOR # 17) y tras 
los pasos de San Francisco de Asís, viviendo una vida de: Silencio, Oración y 
Contemplación (cf. Regla-TOR #9), Ayuno y Penitencia (Franciscanum Vitae 
Propositum-Juan Pablo II), Adoración y Acompañamiento Espiritual (cf. FVP). 
Como hijos fieles de la Santa Madre Iglesia Católica, Apostólica y Romana, 
prometemos fidelidad a su Doctrina, al Papa y a su Magisterio (cf. Regla-TOR #32). 
Le ofreceremos siempre, con el auxilio divino, gratitud y obediencia a nuestro 
benevolente Ordinario, Monseñor Roberto Octavio González Nieves, OFM, 
Arzobispo Metropolitano de la Arquidiócesis de San Juan de Puerto Rico. Desde 
nuestra fundación estamos al servicio de la Parroquia San Francisco de Asís de 
Monte Alvernia, en la misión apostólica orante y contemplativa, a través del 
ministerio sacerdotal y de la acogida fraterna. Reconociendo esta Parroquia como 
sede de nuestro Eremitorio, reiteramos nuestro llamado particular a la vida 
contemplativa-eremítica, la cual no nos permitirá asumir ni administrar otras 
parroquias en el futuro y/o cualquier otro apostolado que vaya en detrimento de 
nuestro carisma. 
 
Se hace actual y como un eco las palabras del Cristo de San Damián a nuestro 
Seráfico Padre San Francisco de Asís: “Francisco restaura Mi Iglesia, que amenaza 
ruinas” a nuestro particular llamado a la oración contemplativa, el ministerio del 
perdón, la sanación y la liberación del pecado y el sufrimiento en las almas. Desde 
nuestro Eremitorio, deseamos ardientemente colaborar en la reconstrucción 
espiritual y moral permanente de la Iglesia Universal en la comunidad de fe desde 
la Iglesia Arquidiocesana al mundo. 
 
 



2 
 

I. LA LLAMADA AL DESIERTO EN MEDIO DE LA CIUDAD 

 
1. El Espíritu Santo que fecunda la Iglesia con sus dones y carismas, ya en los 
primeros siglos, suscitó entre los hombres y mujeres creyentes diversos llamados 
a seguir a Jesús de Nazaret en el desierto «profundo» de la soledad, el silencio, 
la oración y la contemplación; imitando su estilo de vida austera y 
penitente durante cuarenta días y cuarenta noches (cf. Mt 4,1-11; Mc 1,13; Lc 4,1-
2), antes de empezar su vida pública itinerante para anunciar la buena nueva del 
reino de Dios. 

 

2.  Este estilo de vida anacoreta, tan presente en la Iglesia primitiva con los Padres 
del Desierto (Antonio, Pacomio, Pablo, Hilarión, etc.), define muy bien el perfil 
propio de la vida eremítica fiel al Evangelio, cuando Jesús, con su ejemplo, ora 
de manera frecuente en Nazaret, en el desierto y en la montaña. Fue la primera 
forma de vida consagrada reconocida por la comunidad cristiana, junto con 
las vírgenes dedicadas al servicio de su único Señor y de sus hermanos y hermanas 
del mundo. 

 

3. Nunca han faltado en la Iglesia familias religiosas con una 
espiritualidad eremítica, como en nuestros propios orígenes franciscanos (cf. 
Regla de San Francisco para los Eremitorios). Fuera de nuestra familia 
franciscana, son innumerables los que practican la vida eremítica y cenobítica: la 
Camáldula, la Cartuja y el Carmelo entre otros. Es que el Espíritu, siempre 
presente y actuante, continúa llamando a algunos seguidores de Jesús, llevados 
por el amor indivisible a Él, a vivir en el desierto para dedicar «su vida a la 
alabanza de Dios y la salvación del mundo, a través de una separación más estricta 
del mundo, el silencio de la soledad, la oración asidua y la penitencia» (CIC, c. 
603). 

 

4. En la Iglesia de Occidente, desde hace varios años, vuelve a estar vivo este 
carisma de la vida eremítica, con la espiritualidad genuina del monaquismo 
más primitivo. Esta recuperación de la vida anacorética, sin duda, es una gracia y 
un don del Espíritu a la Iglesia en general, en un proceso de renovación de la vida 
consagrada. Por eso, hoy queremos responder al llamado del Espíritu Santo e 
intentar ser una renovada experiencia de aquellos eremitas que se han establecido 
en la soledad de la montaña y el desierto, realizándolo tal como ellos, pero, 
además, realizarlo en medio del corazón de la ciudad. Es nuestro deseo ser «sal y 
luz» del Reino en medio del mundo (cf. Mt 5, 13-16). 



3 
 

5. Deseamos ser un aporte carismático a nuestra Iglesia. Tras el 
reconocimiento oficial de esta forma de vida consagrada por parte de la 
Iglesia universal (CIC, c. 603), queremos ser confirmados oficialmente en este 
estilo de vida consagrada y evangélica. Es decir, vivir el camino fraterno del 
hermano ermitaño que, en el silencio contemplativo busca la alegría de amar (cf. 
Regla TOR #9), adorar, alabar y bendecir al Padre de nuestro Señor Jesucristo, 
orando por sus hermanos y hermanas del mundo y, por nosotros mismos que nos 
sabemos necesitados de la oración, el silencio y la penitencia (cf. FVP). 

 

 
II. EL CARISMA DEL DESIERTO FRANCISCANO 
 

 
6.1. Para que nuestra vida eremítica tenga el reconocimiento debido y su validez 
en nuestra Iglesia Local y Universal, reconocemos necesario tener como base 
un compromiso serio y público de vida cristiana y consagrada; empapada 
de oración contemplativa, de silencio y soledad, de austeridad y pobreza, 
de castidad por amor al “Reino de los cielos” (cf. Mt 19, 12) (cf. Regla TOR #15) 
y de disponibilidad evangélica, de acuerdo con aquella vivencia de: los Padres del 
Desierto y los primeros y aún existentes eremitorios franciscanos. Además, 
queremos estar sujetos a la actual normativa canónica de la Iglesia y estos 
Estatutos debidamente aprobados. 

 
6.2. Lo característico de nuestro carisma es que tratamos de conjugar la vida 
cenobítica con la eremítica, tal como nuestros antepasados Padres del Desierto, 
con la peculiaridad de que lo hacemos viviendo nuestro desierto en medio de la 
cuidad, dando preferencia a la dimensión eremítica. Cada religioso ocupa una 
celda o ermita, saliendo de ella para: compartir el Oficio Divino con la comunidad 
eremítica y en ocasiones con el pueblo santo de Dios, las horas de trabajo y, para 
la recreación comunitaria una vez al día durante la comida del medio día. El 
tiempo restante, los ermitaños pasan su tiempo en sus celdas o ermitas, ocupados 
en la meditación de la Palabra de Dios, tareas domésticas, trabajo manual y/o el 
ejercicio ministerial.  

 
7. Este carisma, propio del fraile Ermitaño Franciscano de la Inmaculada, quiere 
enraizarse en los valores siempre nuevos del Evangelio de las Bienaventuranzas 
(cf. Mt 5). Este llamado particular es obra y gracia del Padre del cielo, que hace 
que el ermitaño sea signo preclaro de los valores del Reino y de su anticipo. 



4 
 

8. El Ermitaño Franciscano de la Inmaculada, llevado por un amor apasionado a 
Jesucristo, está presente, pero de manera muy original en nuestro mundo, 
situándose con su adoración y contemplación en el corazón mismo de la Iglesia y 
muy cerca de Jesús, el Señor Resucitado, que ha venido, está con nosotros y tiene 
que venir. Esta contemplación, sin embargo, no le hace sentirse extraño a la 
creación ni a los hermanos, porque el Espíritu que hace nuevas todas las cosas, 
humaniza el corazón contemplativo. El Espíritu Santo lo hace más fraterno, 
solidario y acogedor desde nuestros eremitorios y donde la Iglesia, por medio del 
Ordinario, nos llame al ejercicio del ministerio sacerdotal y/o laical en las 
circunstancias que juzgue oportunas y en consonancia con nuestro carisma 
particular de soledad y silencio. 

9. Este estilo de vida eremítica tiene como espacio o lugar de realización el 
silencio y soledad del desierto más profundo, de acuerdo con las palabras bíblicas: 
“Por eso yo voy a seducirla; le llevaré al desierto y le hablaré al corazón” (Oseas 
2,16). Este desierto es un don del Espíritu que crea las condiciones necesarias de 
silencio y soledad para escuchar la Palabra. Esto, ya sea en la montaña o la ciudad, 
haciendo de la ciudad el propio desierto, gracias al Espíritu, pero siempre con 
«una separación más estricta del mundo» (CIC, c.603), característica propia del 
ermitaño. 

10. Este desierto, donde es el Espíritu el que lleva al ermitaño, requiere la 
debida estabilidad mental, física, emocional y espiritual, en otras palabras: 
garantía de una genuina y auténtica vocación eremítica.  

 

11.1. Estos Estatutos quieren ayudar a discernir, tanto para el bien de la Iglesia 
como para el de los Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada, lo que, en 
comunión con la gran tradición de nuestra Iglesia, se entiende y se reconoce como 
vida eremítica o anacorética, sin intentar ahogar el Espíritu que suscita en su 
Iglesia nuevas formas de vida evangélica, de acuerdo con las necesidades de los 
tiempos. Puede ser que, entre nosotros, algunos hermanos (EFI) se sientan 
movidos a vivir un estilo más radical en su llamado al silencio y a la soledad, 
como también, hermanos (EFI) que se sientan llamados a una dimensión 
apostólica dentro del marco de nuestra vida contemplativa y de penitencia, lo que 
significa que, el apostolado no tendrá prioridad sobre nuestra identidad 
contemplativa; manteniendo así fidelidad a la identidad del carisma original y 
fundante. Luego de discernirlo, estos hermanos (EFI) podrán hacer la opción en 
obediencia al Ministro General de la Fraternidad, como delegado del Ordinario.  



5 
 

11.2. Queremos estar siempre abiertos y atentos a este Espíritu que “hace nuevas 
todas las cosas” (Ap 21,5) por medio de la guía sabia de nuestro benévolo 
Ordinario. 

11.3. En este mismo espacio tienen lugar sacerdotes y laicos que quieran asumir 
el estilo de nuestro carisma eremítico desde un compromiso de asociados 
externos; con vínculo espiritual y real, o sea, canónico. A estos hermanos se les 
conoce como Oblatos Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada. Su vínculo se 
efectúa con un compromiso de vivir el carisma de acuerdo a su estado propio de 
vida, ya en medio del mundo o, si son clérigos, viviendo en su propio eremitorio. 

 
III. LA NORMA DE VIDA 
 

12. Los ermitaños con su seguimiento a Jesús: virgen, pobre y disponible, 
«intentan mostrar con su testimonio, este aspecto interior del misterio de la Iglesia 
que es la intimidad personal con Cristo»; «Escondida a los ojos de los hombres, 
la vida del ermitaño es predicación silenciosa de Aquel a quien ha dado su vida, 
porque, para él, lo es todo. Se trata de un llamamiento particular a encontrar en la 
vida Nazaretana; pobreza, obediencia y castidad, en el silencio y la vida oculta, y 
en el combate espiritual la gloria del Crucificado» (cf. Catecismo de la Iglesia 
Católica, 921). 

13. Si bien, la vida cristiana supera todas las leyes naturales y, ésta llamada 
personal del ermitaño es plenamente autónoma, la Iglesia establece para la vida 
eremítica una norma de vida propia y personal, bajo la guía del obispo 
diocesano (cf. CIC, c. 603 § 2), que es su superior legítimo. 

 

14. Esta norma de vida evangélica se convierte en pública, por la profesión de 
los consejos evangélicos, en manos del Ordinario o su delegado, en forma de voto, 
después del discernimiento imprescindible y la formación necesaria. (cf. CIC, c. 
603 § 2) 

15.1. Esta norma de vida ha de concretar el compromiso personal con la oración, 
que le lleva a «la intimidad personal con Cristo» (Catecismo, 921). El ermitaño, 
fiel al sacerdocio real del bautismo, hace de su vida una liturgia constante, 
dedicándose totalmente a la alabanza de Dios (cf. Regla-TOR #9). Toda su vida 
de fe se nutre de oración, que hace crecer en el conocimiento, el deseo y la amistad 
de Jesús, el Señor. «La contemplación de las cosas divinas, la asidua unión con 
Dios en la oración, deben ser el deber primero y principal de todos los que 



6 
 

consagran a Dios su vida. Más que dedicar un tiempo a la oración cada día, el 
ermitaño convierte todo el día en oración» (CIC, c. 663). De nuestro Padre san 
Francisco decía Celano: “Era un hombre hecho oración” (2 Celano 95).  

15.2.  Se nos hace una invitación constante a la presencia sacramental y familiar 
del Señor en la ermita, como una ayuda reconfortante, con la debida autorización 
local. Además, esta presencia Eucarística precede y continúa la celebración de la 
Fracción del Pan Comunitaria, donde nos nutrimos de la comunión diaria, en una 
pausada Celebración Eucarística, a la hora señalada (cf. Regla-TOR #12) 

16. Con nuestra oración contemplativa y constante, intentaremos dar un sentido 
de trascendencia y esperanza cristiana a toda nuestra vida, haciendo que 
estemos en expectación de la venida del Señor Jesús del que vivimos enamorados 
y por quién lo hemos dejado todo. Esta, nuestra oración contemplativa, es lo que 
enriquece nuestra Liturgia de las Horas (cf. Regla-TOR #9), la Lectio Divina (cf. 
Regla-TOR #11) y demás oraciones, dotando la oración litúrgica de un sentido 
profundo de Iglesia, ya que nos pone en solidaridad y comunión con los hermanos 
y hermanas, orando constantemente al Padre por la salvación del mundo. 

 

17. La propia norma de vida debe marcar los límites del desierto personal 
o separación del mundo (cf. CIC, c. 603 § 1)-relaciones familiares y sociales- ya 
que el desierto es, con su silencio y soledad, la experiencia cristiana más 
característica del ermitaño. Un desierto donde Dios habla al corazón de la persona 
y donde hay que hacer silencio para escucharlo como María, la madre de 
Jesús, que acogía en su corazón contemplativo la Palabra del Señor (cf. Lc 2,19). 

18. Las relaciones humanas, familiares y sociales del ermitaño serán 
siempre fraternas, cordiales, empapadas de sencillez y de caridad evangélica y 
franciscana. Semanalmente, los hermanos ermitaños tendrán noticias de los 
acontecimientos actuales a través del guardián de la comunidad en reuniones 
fraternas; solo recibiendo aquella información necesaria que le ayude a rezar más 
intensamente por sus hermanos y hermanas del mundo; valorando particularmente 
los medios católicos informativos del acontecer eclesial y político. 

19. Con serio discernimiento en el Espíritu, el ermitaño verá qué empobrece el 
verdadero silencio y rompe la soledad del desierto donde ha aceptado 
vivir siguiendo la llamada de este mismo Espíritu. Esto se refiere a: visitas, 
correspondencia, medios de comunicación, redes sociales, viajes y salidas del 
Eremitorio. 



7 
 

20.1. La vida del Ermitaño Franciscano de la Inmaculada es una “vida escondida 
con Cristo en Dios” (Col 3, 3). «Escondida a los ojos de los hombres, la vida del 
ermitaño es predicación silenciosa de Aquel a quien ha dado su vida, porque, para 
él lo es todo» (Catecismo, 921). Este es nuestro carisma y esta es nuestra primera 
misión eclesial.  

20.2.  Así pues, únicamente asumiremos la pastoral de liberación y las exigencias 
propias de la parroquia San Francisco de Monte Alvernia, Sede del Eremitorio 
Franciscano de la Inmaculada, y llevaremos a cabo ocasionalmente algún tipo de 
actividad catequética y espiritual por petición del Ordinario y por razón de la 
situación presente de la Sede de nuestro Eremitorio.  

21.1. Sobre este particular, quiero hacer presente nuestra intención de que, de 
manera paulatina, prudente y orgánica, ir dando al templo y a la comunidad la 
dinámica espiritual propia de un Centro de Espiritualidad Franciscana, teniendo 
el templo como Oratorio Público, dígase: de adoración Eucarística,  de jornadas 
de formación para el crecimiento espiritual de la Comunidad Parroquial y de la 
Iglesia, de mayor dedicación al ministerio de la reconciliación, de jornadas de 
oración por los enfermos y de la adoración nocturna (cf. Regla-TOR #9). Además 
de todo lo antes mencionado, se mantendrá la celebración Eucarística diaria y 
dominicales. (cf. Regla-TOR #12).  

21.2.  En caso de necesidad y/o por ausencia del presbítero (con el consentimiento 
habitual del Ordinario), los hermanos sin órdenes sagradas (EFI) podrán animar la 
Liturgia de la Palabra y llevar la comunión a los enfermos (cf. Regla-TOR #29). 

21.3 Ocasionalmente podrán ser convocados a espacios adecuados, para dar 
testimonio de su opción por la vida eremítica.  

21.4.  Aunque nuestra presencia como ermitaños sea normalmente escondida a los 
ojos de los hombres, como miembros que somos de la Iglesia arquidiocesana, por 
nuestra consagración, deseamos que conste en la Guía del Arzobispado la 
dirección postal y residencial de nuestro Eremitorio Franciscano de la Inmaculada. 

22. El espíritu de acogida, tan propio de los Padres del Desierto y del carisma 
franciscano, deberá ser practicado por el ermitaño, tal cual el espíritu fraterno y 
evangélico que debe animar siempre su vida. 

 

23. Los Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada tendrán anualmente 15 días de 
vacaciones fuera del eremitorio, ya sea en peregrinación y/o visita a otras 
comunidades de consagrados, o con su familia más cercana en dialogo con el 



8 
 

Guardián. Esto excluye la visita a lugares turísticos que no estén en consonancia 
con nuestro estilo de vida. Este tiempo de vacaciones ayudará al ermitaño a 
favorecer un sano equilibrio mental, humano y espiritual, que le permitirá entrar 
en contacto con el mundo espiritual y humano, fuera del ritmo y disciplina 
ordinario, que favorezca su búsqueda de Dios y el bien de las almas. 

24.1. Cuando por necesidad o caridad, o para ejercitar el ministerio de la 
predicación de ejercicios espirituales, un ermitaño deba dejar la ermita durante 
quince días o más, solicitará permiso al Guardián de la fraternidad a donde 
pertenece. Y eso, no por verse limitado en su libertad, sino para sentirse 
confirmado en esta fidelidad al propio carisma de silencio y de desierto. 

24.2. La misma norma de nuestra vida como ermitaños determina de qué 
manera viviremos el sentido cristiano de la penitencia (cf. Regla-TOR #2; #13). 
«Todos los fieles, cada uno a su manera, están obligados por la ley divina a hacer 
penitencia» (CIC, c. 1249). El ermitaño hace de la penitencia, según la definición 
eclesial de vida eremítica (cf. CIC, c. 603), un rasgo fundamental de su opción por 
el desierto. Según las exigencias y/o limitaciones personales, ayunaremos los 
miércoles y viernes durante el año. 

25. Esta penitencia se concreta en un estilo de vida pobre en todo, sin seguridades 
temporales, sin comodidades, una vida necesariamente obligada a la ley del 
trabajo, fiel a la consigna “ora et labora” de san Benito y la de nuestro Padre san 
Francisco: “Cada hermano debe trabajar para ganar su propio sustento” (cf. Regla 
No Bulada 7, 1-12). Este estilo penitente va llevando al eremita a la conversión 
del corazón (cf. Regla-TOR, #2), a una austeridad de pobre, a una confianza total 
en el Padre celestial que cuida de las flores del campo y los pájaros del bosque y, 
a la plena libertad de los hijos de Dios (cf. Mt 6, 28-30). 

 
26.1.  Con este sentido de penitencia, los ermitaños están llamados a asumir el 
horario establecido por la comunidad. (cf. Regla-TOR #2). 

26.2. El horario dará prioridad a los espacios de oración (cf. Regla-TOR #18), a 
las horas obligadas de trabajo y al tiempo de descanso necesario, así como a las 
posibles visitas a la familia para cumplir con los deberes de piedad filial o de 
relaciones familiares, cuando lo requiera una necesidad particular, una 
enfermedad o muerte.  

26.3.  El horario le ayudará a aprovechar el tiempo y a evitar la ociosidad, dando, 
sin embargo, espacio a aquellos imprevistos no programados que vienen exigidos 



9 
 

por la educación o la caridad. Este horario puede ser diferente según los tiempos 
litúrgicos y niveles de formación.  

27. Se le recomienda al ermitaño que, en ciertas fiestas y tiempos litúrgicos, 
intensifique esta compunción del corazón con vigilias de oración (cf. Regla-TOR 
#9) y días de ayuno más intensos, siempre habiendo hecho el debido 
discernimiento y con el consejo de su maestro espiritual o Guardián. 

 

28. Con fidelidad a esta «norma personal de vida» bajo la guía del Ordinario, el 
ermitaño «encontrará en el desierto y en el combate espiritual la gloria del 
Crucificado» (cf. Catecismo, 921). 

 

IV. EL ITINERARIO DEL DESIERTO 

 

El Discernimiento 

29. El discernimiento, como en los tiempos de los primeros Padres del 
Desierto, debe acompañar al ermitaño en su opción por este estilo de 
vida evangélica en el seguimiento de Cristo. Y es que, la vida eremítica, es una 
gracia de vocación cristiana que conlleva una fuerte exigencia de oración 
personal, de silencio contemplativo, de soledad y penitencia (cf. Regla-TOR #2). 

 

30. Esto exige de la persona bautizada que se siente llamada a este estilo de vida 
en la Iglesia, a que haga un serio discernimiento de la misma, antes de tomar 
alguna decisión, con el acompañamiento del Ministro y la comunidad ermitaña 
(cf. Regla-TOR #4-5). Si el candidato que discierne es miembro de una familia 
religiosa, necesitará la autorización escrita de su superior competente y aceptar 
estos Estatutos por el tiempo que viva en la fraternidad de ermitaños. Esta decisión 
debe ir acompañada de una larga reflexión y convivencia con la fraternidad de 
ermitaños y, de una intensa oración para ver cuáles son los caminos de Dios. 

31. La persona que se siente llamada a este estilo de vida evangélica, tendrá su 
maestro del espíritu. Este acompañamiento, normalmente lo realizará 
otro ermitaño de la fraternidad con experiencia u, otra persona aprobada por el 
Ministro, quien ayude al candidato en este discernimiento y formación inicial. 

 
La Formación 



10 
 

32. La formación inicial durará al menos 3 años con la guía del Ministro o de 
su delegado, compuesta por el periodo de postulantado y del noviciado. 
Comprenderá en primer lugar, de una ascética firme y constante de fidelidad a la 
oración, a la soledad, al silencio, la escucha de Dios, evitando posibles evasiones 
piadosas, como pueden ser excesivas lecturas espirituales. 

 

33. Esta formación comprenderá también los aspectos bíblicos, catequéticos y 
teológicos, espirituales e históricos necesarios para iniciarse en la vida eremítica, 
según la capacidad y el nivel ya conseguido por el candidato. La persona que no 
viene de un instituto religioso y, por tanto, sin experiencia de vida consagrada, se 
le pedirá un tiempo prolongado de discernimiento no menor de un año y no mayor 
de dos. 

 

 

El Postulantado  

34. La primera etapa de formación es el Postulantado. Este constará de no menos 
de un año y no más de tres, en una combinación de convivencia tanto interna como 
externa, en plena conexión y vida con la fraternidad eremítica. El mismo abarcará 
los siguientes aspectos: 

a. Madurez Humana 

b. Madurez Cristiana / Conocimiento y Estudio de la Palabra de Dios 

c. Madurez Religiosa 

d. Madurez Eclesial  

e. Descubrimiento del Carisma / Espíritu de Adoración y Contemplación 

 

El Noviciado  

35. Seguido a la etapa de Postulantado, dará inicio el Noviciado Canónico, según 
establecido por el Derecho. Este tendrá una duración de un año y un día sin 
interrupción, pero, podrá prolongarse por el tiempo que lo permite el CIC, en el 
caso de que lo requiera el propio novicio o lo recomiende la comunidad 
formadora.  

El noviciado brindará al novicio la oportunidad de conocer, vivir, asumir y 
profundizar nuestro carisma como Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada, en 



11 
 

un clima de oración y fraternidad, que le ayude en el discernimiento y opción por 
la vida eremítica franciscana, profesando sus primeros votos temporales, que 
duraran no menos de tres años, pero no más de seis (cf. Regla-TOR #23). 

 

El Posnoviciado 

36.1. La formación debe ser permanente y sin desánimo, por lo cual, el posnovicio 
seguirá formándose en todas las áreas de crecimiento personal, tales como: la 
humana, la cristiana, la religiosa y la eclesial, con un compromiso más profundo 
de adentrarse en la vivencia del carisma de los Ermitaños Franciscanos de la 
Inmaculada, queriendo ser uno con Cristo Crucificado. Además, pueden 
ayudar las reuniones fraternales convocadas periódicamente por el Ministro o por 
su delegado, sobre todo en los tiempos fuertes de la liturgia, que el ermitaño debe 
vivir intensamente. En este estilo de vida en soledad, son muy necesarios estos 
encuentros para tener un diálogo y contraste de experiencias y, sobre todo, la 
oración en común de personas que han hecho una misma y difícil opción. Estas 
reuniones generales no excluyen ni impiden nuestra visita fraterna, discreta y 
edificante a otras comunidades que han hecho esta misma opción por el desierto. 

37.1. Después de la profesión de votos temporales, los ermitaños, con el 
acompañamiento de su Ministro, podrán optar por permanecer en el estado 
religioso sin aspirar a las órdenes sagradas. De igual manera habrá otros ermitaños 
que con el acompañamiento del Ministro, se moverán en la dirección de ser 
ordenados, ya sea como Diáconos Permanente o como Sacerdotes. En cualquiera 
de las dos realidades, la formación del posnoviciado continuará de igual modo.    

37.2. Aquellos ermitaños que desean permanecer en el estado religioso sin aspirar 
al estado clerical (del diaconado o presbiterado) son un signo profético dentro de 
la Iglesia y del mundo, de que la consagración religiosa es suficiente para vivir el 
compromiso bautismal. Su vida de oración, silencio, contemplación, fraternidad 
y caridad, como su fidelidad a la profesión de los consejos evangélicos (castidad, 
pobreza y obediencia) son un faro luminoso que alumbra en medio de una 
sociedad que insiste en valorar a la persona humana por lo que hace en vez de 
quien es. Por tanto, el hermano religioso, por su existencia y fidelidad, les recuerda 
a los demás ermitaños, como signo carismático, la consagración religiosa que 
tienen en común y que los vincula específicamente a la fraternidad eremítica de 
los Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada. Este estado de permanencia como 
hermano religioso podría señalar al carisma particular que nos distingue de los 



12 
 

demás fieles, tanto laicos como clérigos, incluyendo el clero diocesano o religioso, 
como consagrados, de otras realidades eclesiásticas. 

37.3. En el caso de que se requiera la promoción a las órdenes sagradas, el 
Ministro, con la aprobación del Ordinario, diligenciará la selección de una 
Facultad Teológica para que el elegido pueda recibir la formación vía internet (en 
línea) o, si en algún caso específico lo requiere, la elección de una Facultad 
Presencial de Teología. Esto nos brinda la garantía de no perder el ambiente de 
silencio y recogimiento del Eremitorio y recibir la adecuada formación orientada 
al sacerdocio.  

 

El Hábito de los E.F.I. 

38.1. Las dos Reglas de los Hermanos Menores de san Francisco y los biógrafos 
del Santo, hablan de la humildad y vileza del hábito de los frailes, sin ofrecer 
detalles en cuanto al color o la forma de la túnica y del capucho, pues, lo más 
importante para Francisco y sus compañeros era la modestia y la pobreza. Gracias 
a los biógrafos y a las túnicas que se conservan de san Francisco, sabemos que 
éstas tenían forma de cruz o de tau, como expresión de que el Hermano Menor 
debe crucificar en sí mismo las pasiones de este mundo (cf. Regla TOR #5). 

38.2. Nuestro hábito consiste en túnica color crema, capucha y escapulario azul-
grisáceo, acompañado por un cordón blanco con los tres nudos y un rosario con 
los veinte misterios. La túnica es el signo del vencedor ante el Cordero (Ap 3,5). 
Por nuestro llamado a la adoración, estamos diariamente ante el Cordero de Dios 
en la Eucaristía (por carisma dos horas diarias) e intentamos vivir en la victoria de 
Aquel que venció por nosotros (cf. Regla-TOR #12). Por eso, nuestra túnica nos 
debe recordar nuestra esperanza definitiva de estar un día ante el Cordero con 
nuestras vestiduras, entonces, blanqueadas. 

38.3. Nuestra capucha y escapulario azul-grisáceo significa nuestro amor y 
veneración particular por la Madre de Dios (cf. Regla-TOR #17). Nos ponemos 
totalmente bajo su manto de amor y protección, ante las batallas espirituales 
propias de nuestro camino y llamado cristiano y, de consagrados en la lucha contra 
el maligno. 

38.4. El cordón franciscano con sus tres nudos, es el signo de nuestra castidad por 
el Reino de los cielos, nuestra obediencia filial al Padre y nuestra pobreza (sin 
nada propio), teniendo a Dios como único tesoro y herencia. 



13 
 

38.5. En el rosario, llevamos el compromiso de ofrecer diariamente nuestra 
contemplación de los veinte misterios de nuestra salvación, contenidos en esta 
dulce oración. Nos decía san Juan Pablo II en su Carta Apostólica sobre el rosario 
que, este método de orar es un medio sumamente válido para favorecer en los 
fieles la exigencia de contemplación del misterio cristiano (Cf. Rosarium Virginis 
Mariae, 5). En adición, el Sumo Pontífice nos dice: “No obstante, para resaltar el 
carácter cristológico del Rosario, considero oportuna una incorporación que, si 
bien se deja a la libre consideración de los individuos y de la comunidad, les 
permita contemplar también los misterios de la vida pública de Cristo desde el 
Bautismo a la Pasión” (RVM, 19). Además, el Catecismo de la Iglesia Católica 
enseña: “La oración contemplativa es la expresión sencilla del misterio de la 
oración. Es una mirada de fe fijada en Jesús, una escucha de la Palabra de Dios, 
un silencioso amor. Realiza la unión con la oración de Cristo en la medida en que 
nos hace participar de su misterio” (Catecismo, 2724). 

38.6. Usaremos el hábito dentro y fuera del eremitorio. Es permitido prescindir 
del mismo por razones prácticas, por ejemplo: algunas salidas al comercio o a 
diligencias en la calle no relacionadas con nuestro ministerio, en caso de 
hospitalización, para el ejercicio físico, en el trabajo de limpieza de la casa y de 
nuestros patios y huertos. Para este momento, se podrá utilizar la ropa común de 
un varón para el trabajo o un atuendo apropiado y común a todos. Se tendrá en 
cuenta que, para todos los rezos y encuentros comunes, todos vestiremos el hábito 
como nuestra vestimenta ordinaria. Prescindir del hábito es únicamente para los 
momentos mencionados, pero no será obligatorio para aquel que quiera llevarlo 
siempre. 

 

El Compromiso 

39.1. Pasado este tiempo de discernimiento, de formación y de prueba, el 
Ordinario o su delegado reconoce al ermitaño como consagrado a Dios en la 
Iglesia, mediante la profesión pública de los tres consejos evangélicos (cf. CIC, c. 
603 § 2); en un primer momento por un plazo de tres años (votos temporales) y 
hasta un máximo de seis años, y después de una forma definitiva (votos 
perpetuos). Si es miembro profeso perpetuo de un instituto religioso, después de 
hacer el proceso de postulantado y noviciado del Eremitorio, valdrá la misma 
consagración hecha y sólo hará una promesa especial que lo vincule como eremita 
a la fraternidad de Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada (cf. Regla-TOR #23). 

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2002/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2002/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae.html


14 
 

39.2. Si es clérigo fuera de nuestra jurisdicción diocesana, o si es religioso, se 
dispondrá según el discernimiento del Ordinario, notificándose al obispo 
correspondiente y a su legítimo superior.  

39.3. Todos los miembros profesos temporales de los Ermitaños Franciscanos de 
la Inmaculada, según la ley de la Iglesia para las personas consagradas, «harán 
testamento antes de la profesión perpetua, que sea válido también según el 
derecho civil» (CIC, c. 668 § 1). 

40. Esta profesión pública en manos del Ordinario o su delegado se hará, tanto 
como sea posible en la actual parroquia Sede del Eremitorio, dentro de la 
celebración eucarística y ante la comunidad cristiana del lugar, de manera que, el 
ermitaño se sienta vinculado a la Iglesia diocesana a través de la comunidad de fe 
que está bajo su paternal protección (cf. Regla-TOR #16). 

 

41.1. El Ministro o delegado del Ordinario tiene el compromiso de velar por la 
vida espiritual, salud física y estado de ánimo de estas personas que, aceptando 
las normas establecidas en estos Estatutos, hagan opción por el estilo eremítico. 
Además, estará atento a los problemas que puedan surgir.  

41.2. El Ministro y la comunidad de ermitaños buscarán juntos la solución a los 
problemas de asistencia sanitaria y de vejez, procurando que no sean onerosos 
para nadie, confiando siempre en la providencia del Padre que tenemos en el cielo. 
Se pondrán también de acuerdo para los gastos de mantenimiento y conservación 
del Eremitorio, teniendo presente que la presencia y buena salud, tanto física como 
emocional del ermitaño es una garantía de seguridad y mantenimiento para el 
edificio que ocupa. 

42. En armonía con todos los compromisos del ermitaño está el vivir con 
generosidad constante y renovada (cf. Regla-TOR #9) en el seguimiento de Cristo, 
con una vivencia fiel de los consejos evangélicos profesados, tanto de manera 
pública como eclesial. Estos consejos los vivirá como expresión de amor a 
Jesucristo y esperanza en Él, quien lo ha llamado al silencio contemplativo del 
desierto para “hablarle al corazón” (Oseas 2,16). 

 
La Castidad 

43.1. La castidad “por amor al reino de los cielos” (Mt 19,12), es un compromiso 
de amor apasionado a Jesucristo, que hace que el ermitaño lo busque por encima 
de todo, aunque, sin hacerse extraño a los demás, a las realidades temporales ni a 



15 
 

los eventos sociales, dé con alegría y esperanza un testimonio de amor total y 
universal al Padre y a los hermanos (cf. Regla-TOR 14-15). 

43.2. Demostrará que hoy y aquí el Señor puede llenar y desbordar de amor toda 
una vida, eliminando egoísmos y cierres estériles. Será también un testimonio 
pascual de las realidades que han de venir y que serán definitivas en ese estado 
de resucitados, «cuando los hombres no tendrán mujer ni las mujeres 
tendrán marido» (Mt 22, 30). 

 

La Pobreza  

44.1. La pobreza eremítica es un compromiso radical que reduce los gastos a los 
mínimos indispensables, en cuanto a: la casa, el mantenimiento, los viajes, etc., 
ya que para el ermitaño la única riqueza ha de ser Aquel que llena el corazón de 
quien lo busca. Vivirá del fruto de su trabajo, que realizará en la ermita o a su 
alrededor dedicando las horas laborables necesarias para sacar su abastecimiento 
y que le sirva también de evasión contra el ocio, pero sin la inquietud que quita la 
paz del corazón (cf. Regla-TOR #18; #20). 

44.2. Sin estar nunca ociosos, darán siempre un testimonio de confianza en el 
Padre que tenemos en el cielo y que es la fuente de toda subsistencia. Compartirán 
con los pobres y necesitados el fruto de su trabajo (cf. Regla TOR #19).  

 

La Obediencia 

45. La obediencia será el compromiso evangélico que determinará y garantizará 
el auténtico espíritu eremita. Buscar siempre y en todo, la voluntad del Padre, es 
una exigencia quizás más fuerte en el hombre que vive en el desierto y, que más 
fácilmente, quizás, puede hacer su voluntad (cf. Regla-TOR #25). Esta obediencia 
es docilidad a las mociones del Espíritu, y se concreta en una sumisión a la guía 
del Ministro de la fraternidad, según la norma propia de vida y también a los 
consejos y orientaciones del maestro del espíritu (cf. Regla-TOR #26). 

 
El Gozo del Evangelio 

 

46.1. Los Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada, además, tienen el 
compromiso de ser personas plenas y contagiosas de alegría pascual y del gozo 
evangélico-franciscano del Reino (cf. Regla-TOR #20), similar al de aquel 



16 
 

hombre que encuentra un tesoro escondido en un campo y «lleno de alegría, se va 
a vender todo lo que tiene y compra aquel campo» (Mt 13,44). 

46.2. El ermitaño ha encontrado ese “tesoro escondido” (Mt 13,44). Por encima 
de todo, busca a Aquel que es fuente de alegría y que siempre le sale al paso. Se 
esfuerza en vivir para Él, quien lo ha llamado a vivir las bienaventuranzas con una 
fidelidad generosa y total al Espíritu. Jesús, el solitario de las noches con el 
Padre, lo acompaña con su ejemplo, su fuerza y su esperanza.  

47. Como contemplativos, valoramos nuestra misión especial en la Iglesia: una 
vida orante y fraterna escondida en Dios, muy unida a su maestro y amigo 
incomprendido y perseguido, encontrando en el desierto y «en el combate 
espiritual la gloria del Crucificado y Resucitado» (Catecismo, 921). 

 

El Alejamiento del Desierto 

48. El candidato a la vida eremítica puede interrumpir durante el tiempo de 
prueba, su experiencia de desierto en cualquier momento en que crea que este no 
es su camino. Esto lo realizará luego de un debido discernimiento y de dialogar 
con el Ministro de la fraternidad o su delegado de formación. 

 

49. Una vez profesado los votos temporales, si el profeso considera que ha de 
abandonar este estilo de vida consagrada, después de una seria reflexión y de 
dialogar con su maestro del espíritu, expondrá por escrito al Ministro o delegado 
del Ordinario, las causas que lo mueven a pedir la dispensa de los votos y el 
retorno a la vida secular. 

50. Si alguno no cumpliera estos Estatutos y su manera de vivir no se ajustara al 
espíritu de la vida eremítica, el Ministro con su consejo y el aval del Ordinario 
podrá, después de la debida corrección fraterna, invitarle a dejar este estilo de 
vida.  

51. Confiando, sin embargo, en el Señor que nos salva, atento a su 
Palabra, compartiendo el pan y el vino Eucarísticos y contemplando 
constantemente a María, la Virgen fiel (cf. Regla-TOR #17), el ermitaño irá 
viendo confirmada su fidelidad en los momentos difíciles de su camino por el 
desierto, hasta llegar a adentrarse en el misterio de la Trinidad Santa: Padre, Hijo 
y Espíritu Santo, a la que sea dada toda gloria por los siglos de los siglos (cf. 
Regla-TOR #32). 



17 
 

 
52. Una vez aprobados los presentes Estatutos por los que se regirá la vida de los 
Ermitaños Franciscanos de la Inmaculada, suplicamos humildemente, sean 
sellados en documento original por duplicado: uno para ser entregado a la Vicaría 
Arquidiocesana para la Vida Consagrada y el otro para ser depositado en el 
archivo de la Curia Arquidiocesana. 

 
 
 
19 de enero de 2019 
San Juan, Puerto Rico 
 
Por recomendación de Fray Alfonso Guzmán, Vicario para la Vida Religiosa AQSJ, 
Y por P. Luis Gerardo Páez, Vicario Judicial AQSJ 
Revisado y corregido el 6 de enero, solemnidad de la Epifanía del Señor del 2025 
 

 

 

Fray Aníbal Jesús Rosario Mercado, E.F.I. 

 
 


